Human Dignity and Care: A New
Human Right for an Innate Human
Need

https://dx.doi.org/10.15359/r1dh.36-2.7

La dignidad humana y el cuidado:
un nuevo derecho humano

para una necesidad humana
connatural

A dignidade humana e o cuidado:
um novo direito humano para uma
necessidade humana conatural

Luis Manuel Segura Sanchez’

Recibido: 25-4-2024 - Aceptado: 21-8-2025

* Licenciado en Derecho. Abogado litigante.
Costarricense. Académico con Permanencia de
la Universidad Fidélitas, San Pedro, San José,
Costa Rica.

@ lsegura@ufidelitas ac.cr

(® https://orcid.org/0000-0002-5439-0310

RESUMEN

El presente articulo tiene como objetivo argumentar
la necesidad de reconocer en el plano juridico el
cuidado como un derecho humano autonomo, dada
su relacion ontologica y practica con la dignidad hu-
mana. A partir de una metodologia iusfilosofica, que
combina analisis historico-conceptual, razonamiento
deductivo kantiano y revision normativa comparada,
se estudia como la nocion de dignidad ha transitado
desde una concepcién meritocratica hacia una com-
prension inmanente, que no requiere condiciones
previas para su reconocimiento. Este transito permite
integrar el cuidado como una manifestacion esencial
de la dignidad, dado que toda persona humana, desde
su gestacion hasta la senectud, atraviesa estados de
vulnerabilidad que requieren del cuidado de otros. E1
trabajo demuestra, ademas, que el cuidado no solo es
una necesidad biologica o social, sino una constante
antropologica de la especie humana, presente desde
los origenes de la civilizacion y respaldada por disci-
plinas como la zoologia, la antropologia y la bioética.
Se concluye que el Derecho Internacional de los
Derechos Humanos debe avanzar hacia la juridizacion
plena del derecho al cuidado, més alla de reconoci-
mientos fragmentarios, a través de su consagracion

@ http://www.revistas.una.ac.cr/derechoshumanos



ABSTRACT

caring as an autonomous human right, based on its onto-
logical and practical connection to human dignity. Using
a legal-philosophical methodology grounded in histori-
cal-conceptual analysis. Kantian deductive reasoning, and
comparative legal review, the study traces the evolution of
the notion of dignity from a merit-based understanding to
one of inherent, inalienable value. This shift enables the
integration of caring as a fundamental expression of hu-
man dignity, given that every human being, from gestation
to old age, experiences vulnerability requiring the care of
others. The article further demonstrates that caring 1s not
merely a biological or social necessity but a deeply rooted
anthropological constant, evidenced through findings
zoology, anthropology, and bioethics. It concludes that
International Human Rights Law must move beyond
partial acknowledgments and formally enshrine the right
to care as an autonomous and enforceable human right.
Such recognition would protect both the care recipient
and the caregiver, solidifying a legal paradigm grounded
in the inherently social, interdependent, and dignified
nature of human existence.

Keywords: human rights, caring, dignity, human
development

como garantia auténoma e inalienable que exprese
de modo material el respeto a la dignidad humana.
Este reconocimiento implicaria proteger, tanto al
sujeto activo que requiere del cuidado, como al
sujeto pasivo que lo brinda, consolidando asi un
nuevo paradigma juridico que refieje la naturaleza
gregaria, solidaria y vulnerable del ser humano.

Palabras clave: derechos humanos, cuidado, dig-
nidad, desarrollo humano.

RESUMO

O presente artigo tem como objetivo argumentar a ne-
cessidade de reconhecer, no plano juridico, o cuidado
como um direito humano auténomo, dada sua relacio
ontologica e pratica com a dignidade humana. Com base
em uma metodologia jusfilosofica que combina analise
historico-conceitual. raciocinio dedutivo kantiano e
revisdo normativa comparada, examina-se a trajetoria da
nogio de dignidade, que passou de uma concepgdo merito-
cratica para uma compreensio imanente, independente de
condigdes prévias para seu reconhecimento. Tal mudanga
permite mntegrar o cuidado como manifestagdo essencial
da dignidade, visto que todo ser humano, desde a gestacio
até a senilidade, atravessa estados de vulnerabilidade que
requerem o cuidado de outrem. O estudo demonstra ainda
que o cuidado ndo € apenas uma necessidade biologica ou
social, mas uma constante antropologica da espécie huma-
na, presente desde as origens da civilizagio e respaldada
por disciplinas como zoologia, antropologia e bioética.
Conclui-se que o Direito Internacional dos Direitos
Humanos deve avangar em direcio a plena juridicizagio
do direito ao cuidado, superando reconhecimentos frag-
mentarios, por meio de sua consagragdo como garantia
auténoma e inalienavel que materialize o respeito a dig-
nidade humana. Esse reconhecimento implicaria proteger
tanto o sujeito ativo, que necessita de cuidado, quanto o
sujeito passivo, que o oferece, consolidando assim um
novo paradigma juridico que reflita a natureza gregana,
solidaria e vulneravel do ser humano.

Palavras-chave: Direitos humanos: cuidado;
dignidade; desenvolvimento humano




Introduccion

La incipiente ética médica griega, notablemente estética, relacionaba la virtud con
aquello que era joven y bello, lo que a contrario sensu implica la indignidad de la
enfermedad y de la vejez; de lo que Gracia (1989) suele concluir que esta linea de
pensamiento responde a una ética juvenil (pp. 31-40). No extrafia, entonces, que en
el ambito historico la sociedad relacione la enfermedad y la vejez como causales
de pérdida de la condicion digna del ser humano, merecedoras de vergiienza y
determinada cantidad de pudor, maxime cuando la persona que se encuentra en tal
supuesto de hecho ademas requiere de cuidados por haber perdido la posibilidad
de atenderse por si mismo. Tampoco resulta extrailo que, a lo largo de la historia
de la humanidad, se hallen férreas criticas al uso antisocial de los mecanismos
profesionales o comerciales de cuidado, como los servicios hospitalarios, las casas
de retiro o los orfanatos. De estos establecimientos es dable contar a diario con
problematicas de abandono de personas necesitadas de cuidado, falta o desaten-
cion en la provision de recursos, entre otras tantas conductas valoradas de modo
negativo por el grueso poblacional.

Es usual que la necesidad de cuidado se perciba como una disminucién en la
condicién de dignidad del ser humano, como un menoscabo en la calidad de vida
cuya gravedad es directamente proporcional a la pérdida de la autosuficiencia es-
perada del sapiens arquetipico. Reconocer que el ser humano necesita en esencia
del cuidado es aceptar la condicion de entidad “faltante”, entendido esto en los
términos expresados por Mortari, sea la de entidad que es posibilidad de devenir
y no la de entidad completa y absoluta, puesto que el ser humano se encuentra en
constante estado de necesidad de nutrir su cuerpo y su espiritu para consolidarse
(Mortari, 2015, p. 15).

El concepto kantiano de dignidad humana comulga a plenitud con la percepcion de
que el cuidado no es una necesidad miserable, propia de condiciones que demeritan
la dignidad humana. Por el contrario, el reconocimiento de la necesidad humana
del cuidado como primordial, connatural a 1a esencia de la especie, implica otorgar
a las conductas del cuidado una valoracién positiva, como actos de dignificacion
de la alteridad. Los ordenamientos juridicos internos, de modo paulatino, han
venido creando normas que tienden a garantizar la necesidad del cuidado. como,
por ejemplo, las autorizaciones laborales para que el trabajador pueda fungir como
cuidador gozando de su salario, los subsidios estatales a los familiares cuidadores,
los regimenes mismos de seguridad social y jubilacion por invalidez, entre otros.




El presente trabajo pretende analizar, de manera precisa, la relacion que existe
entre la dignidad natural y la referida necesidad humana, como fundamentos de lo
que podria denominarse el “nuevo derecho humano al cuidado”. La relevancia de
la presente discusion se halla en el progresivo reconocimiento del cuidado como
derecho de los individuos en la Comunidad Internacional, inclusive en proyectos
o textos constitucionales y en mecanismos consultivos ante las Altas Cortes de
Derechos Humanos en el ambito latinoamericano. Conviene iniciar este analisis,
entonces, a partir del concepto de dignidad en la filosofia del derecho.

La metodologia empleada en este trabajo se enmarca en un enfoque cualitativo,
con un disefio tedrico-conceptual orientado al analisis iusfilosofico. Se recurrio
a un método hermenéutico y normativo-deductivo, que permitié examinar de
modo critico las categorias juridicas y filosoficas fundamentales relacionadas con
la dignidad humana y el cuidado. La investigacion integra fuentes primarias del
pensamiento clasico, medieval y moderno, asi como textos contemporaneos de
filosofia del derecho, bioética, antropologia y teoria de los derechos humanos.
En el plano normativo, se desarrolld un analisis sistematico y metajuridico de los
principales instrumentos del Derecho Internacional de los Derechos Humanos,
confrontandolos con desarrollos normativos nacionales y regionales sobre politicas
de cuidado. Esta aproximacion permitio construir una argumentacion racional y
coherente que vincula el concepto de dignidad natural, en su dimension kantiana
e inmanente, con la necesidad universal e ineludible del cuidado, lo cual evidencia
su potencial para ser reconocido como un derecho humano auténomo.

El concepto de dignidad en el trasfondo ius filosofico de los Derechos
Humanos

La ensefianza de los derechos humanos y su comprension plena no pueden partir
de la perspectiva positivista, es decir, del mero estudio de los instrumentos inter-
nacionales emitidos por las naciones sobre el particular. Los retos del derecho al
finalizar la Segunda Guerra Mundial y su necesaria reivindicacion frente a la co-
munidad social, hicieron necesario el abandono del ius positivismo metodolégico
para retornar al ius naturalismo como modelo epistémico valido para el derecho.
De ahi que, a pesar de que se pretenda “ensefiar”” derechos humanos a partir del
texto de lanorma, el verdadero conocimiento, esa fuerza capaz de crear el discurso
y generar nuevos horizontes en la materia, proviene finalmente del empleo de un
concepto metanormativo como parangon de correccion.

N ©0SI0)

el T



La dignidad humana yace en el nucleo del discurso de los Derechos Humanos,
explicitamente reconocida en el articulo 1° de la Declaracion Universal, que
incorporo el término desde su preambulo, pero con un adjetivo calificativo que
lo acerca al concepto kantiano de dignidad. Sobre esto se volvera mas adelante.

Lo cierto es que la enunciacion de la “dignidad humana™ es tan cotidiana y dis-
plicente que la falta de discusion sobre su contenido no causa molestia, como si
existiese ya una convencion social pacifica respecto de la definicion. No obstante,
la falta de comprension se pone de manifiesto en la discusion juridica actual, como
en el caso de la eutanasia activa, donde la dignidad humana (su ausencia o bien
la supuesta disminucion cualitativa de esta) se esgrime como fundamento para
apoyar o contravenir esta practica. Asi, es dable entender que la dignidad humana
sigue siendo multivoca.

Aun ast, lo escaso del anélisis constante y de discusion pujante sobre la dignidad,
propio de la cotidianeidad que se acusaba en lineas superiores, es una barrera por
superar en el discurso juridico que ha sido impostada a fuerza consuetudinaria
por la praxis social. Dicho mas de forma técnica, este fendmeno responde a las
proposiciones del existencialismo heideggeriano, que sostienen la existencia de
una relacion inversamente proporcional entre la proximidad ontica de un fenomeno
y el conocimiento ontoldgico de su contenido conceptual (Mortari, 2015, p. 11).

A fin de superar este problema discursivo, es menester estudiar las lineas de pen-
samiento que se han expresado a lo largo de la historia, tratando de definir el con-
tenido que satisface el concepto de dignidad humana. o cuando menos determinar
el estado actual de la discusion alrededor de la dignidad kantiana.

La dignidad-mérito

Como idea general, puede partirse del anélisis de la dignidad en una antigua con-
cepcion: una condicién innatural al ser humano que debe alcanzarse mediante la
entrega de algo en cambio. Puede llamarse a esta idea general “la dignidad-mérito™.
La dignidad-mérito se funda en la idea de que lo digno es externo, la esencia del
ser humano, debiendo el individuo reunir ciertas condiciones y requerimientos
para ser digno. En la obra de Daniels, se cita a Patricia Rankine para describir el
analisis que la estudiosa ha venido realizando sobre el concepto de dignidad en
las obras homéricas, pero siempre como un “superego” del ser humano, es decir,
una version superlativa de las eventuales virtudes del ser (Daniels. 2020. p. 79).




Mas al sur del Viejo Mundo, en 1a Roma clésica, el resultado es sumamente similar:
en el concepto de dignidad se suma toda virtud humana. Dignitas representaba
un rango o estatus dentro de la compleja sociedad cosmopolita romana, siendo
entonces algo que se gana y que puede perderse. En este mismo orden de ideas,
es dable entender que esta posicion doctrinal se complementa por la expuesta
en Daniels, quien, ligado a Griffin, reconoce que este acceso a los cargos que la
representaban, implico una valorizacién del concepto de dignidad, al colocar el
peso en los hombros de los ciudadanos de comportarse seglin ese estatus, siendo
la posibilidad de ascender en la res publica v el deber de comportarse en conso-
nancia, lo que terminé elevando la dignidad a un estrato externo de la sociedad
romana, pese a la contraria intencion de los pensadores analizados por Daniels y
Griffin (Daniels, 2020, p. 81).

Otra parte de la doctrina filosofica opta por considerar que el estoicismo romano
fue la cuna, de la dignidad como valor independiente, logrando la separacion entre
felicidad y dignidad a partir de los dos postulados del naturalismo estoico: ideas
comunes y una vida conforme a la naturaleza. El binomio felicidad-dignidad fue
consecuencia del pensamiento hedonista en virtud del cual lo digno era atribuido
por la satisfaccion de todo placer humano. A contrario sensu el indigno seria quien
existe en privacion de alguno de estos, el infeliz, el miserable (Bloch. 1980. p. 10).
En todo caso, la dignidad-mérito del estoicismo o del hedonismo se trata de una
condicién siempre externa a la condicion humana, pero que puede ser conseguida
mientras se encuentre viva.

Marco Tulio Cicerén, reflexionando sobre la muerte, deja entrever que la dignidad
es el mérito en el que se refugia una vida en declive, siempre hallando el consuelo
de abandonar la existencia fisica en los méritos conseguidos durante esta, sefialan-
do que la vida no puede ser corta para quien ha cumplido a plenitud el deber de
conseguir la virtud perfecta (Goma. 2019, p. 21). Interesante es el pensamiento de
Ciceron, seglin el cual la busqueda de la dignidad es una obligacién humana, como
de quien busca un tesoro, un objeto deseado externo a su ser. Es posible concluir
que esta vision se genera en el decorum, un componente de la virtud general en
la obra del romano, entendido como la excelencia del individuo, el baremo de
separacion entre el ser humano y el resto de los seres vivos (Goma. 2019, p. 22).
Podria concluirse, entonces, que aquello que separa al individuo de los demaés seres
vivos no es connatural al ser humano, sino una condicién que debe alcanzarse. No
obstante, Cicerén reconoce que el decorum se alcanza al someter el impulso animal
a larazon, capacidad de control que dota al ser humano de una especial dignidad,




lo que termina de universalizarse a todo individuo capaz de razonar (Goma, 2019,
p- 23), acercando a Cicerdn a una posicion confraria a la dignidad-mérito.

Por su parte, Lothario Dei Segni, nombre de pila del Papa Inocencio III, constru-
ye otra linea de pensamiento respecto de la dignidad-mérito, mas enfocada en el
aborrecimiento de la naturaleza de este mundo y de sus habitantes. En Inocencio
III, se pone de manifiesto el pensamiento de que el ser humano es indigno por
naturaleza, pero con el agravante de que la dignidad sera alcanzada solo al finalizar
la vida terrena, siempre y cuando se hayan desplegado una serie de virtudes que
permitiran al individuo ser digno'.

Del pensamiento del pontifice se podria extraer una serie de consecuencias, dada
la conjuncion que hace entre la dignidad humana y la gracia eterna. Por ejemplo,
dada la doctrina candnica catoélica, seria necesario aceptar que, al finalizar la vida
terrenal, hay personas mas dignas y otras menos dignas: unas merecedoras de vene-
racion’ y otras que no merecen veneracion, pero aun asi recibieron la salvacion de
su alma. Esto nace no por la posicion de Inocencio ni de la iglesia que representa,
sino porque este concepto de la dignidad-mérito implica de modo natural un sistema
de valia de las dignidades, donde la dignidad del Rey, del Imperator, del César,
del Basilius, no es la misma dignidad del arriero, del clérigo, del mendigo. De alli
que en toda concepcion de dignidad-mérito siempre exista la irresistible tendencia
a la comparacion del uno respecto del otro, lo que acarrea clasificacion, aunque
el discurso sostenga lo contrario. Esto hace que en el pensamiento de Inocencio
III, aun cuando se negare la clasificacion entre los dignos, al menos ya se habra
dividido a los individuos entre dignos e indignos, lo que no viene a ser otra cosa
que la promesa del credo cristiano sobre el juicio final.

Los caracteres inherentes al concepto de dignidad-mérito hacen imposible que
este sea el fundamento del parangoén epistemologico conocido como derechos
humanos, en tanto que resulta de manera abierta contrario a los motivos mismos
que originaron su reconocimiento por parte de la comunidad internacional. Esto
queda patente no solo gracias a un ejercicio de analisis meta normativo de la teoria
general de los derechos humanos, sino también a partir del analisis del derecho
positivo contenido en los instrumentos internacionales mas importantes en la
materia. Desde el preAmbulo mismo de la Declaracion Universal de los Derechos
Humanos, se expone con total rigurosidad que la dignidad es intrinseca, siendo

1 El concepto “dignidad™ debe entenderse, bajo esta concepeion de Dei Segni, como sinonimo de salvacion
o de santidad, sea del merecimiento de ser salvo ante lo que ensefia el catecismo cristiano de la época.
2 Sisequiere, en los conceptos de venerables, santos o beatos, las categorias canonicas catolicas.




su reconocimiento la base de la libertad, la justicia y la paz. Obsérvese, ademas,
que el articulo 1° de la Declaracion Universal postula una posicion radicalmente
opuesta a la de la dignidad-mérito, al sustentar que todos los individuos nacen
libres e iguales en dignidad.

De acuerdo con el repaso historico que realiza Daniels respecto de las discusiones
sobre la permanencia o no del término dignidad dentro de la Declaracion Univer-
sal, el término logré conservarse dentro del texto a partir de reconocerlo como
algo distinto a un derecho, mas como una causa o fin, que como la herramienta
para conseguirlo. Las consecuencias de esta decision son sumamente preponde-
rantes, ya que reconoce a la dignidad un caracter que Daniels mismo reconoce
como inmanente, donde los individuos deben ser ya de por si respetados (aun en
ausencia de derechos humanos) por su mera condicion de dignos, siendo los de-
rechos humanos una materializacion juridica del debido respeto de dicha dignidad
(Daniels. 2022, p. 76).

El concepto de dignidad mérito requiere de dos esquemas logicos que pueden ser
abordados desde la epistemologia: un primer esquema de requerida comproba-
cion empirica de los hechos que fundan el mérito del digno. aunado a un segundo
esquema de anélisis inductivo. Esto se abordara con posterioridad al compararlo
con la conformacion del razonamiento que se opone a esta conceptualizacion de
la dignidad.

Por lo tanto, la dignidad-mérito no puede ser aquella que sustente la fundacion
misma de los derechos humanos, debiendo entonces existir otra percepcion del
concepto que se ajuste y permita resonar en consonancia al contenido de la digni-
dad humana y a la normatividad epistémica juridica que se erige como parangén
de correccion del derecho.

La dignidad natural

Retomando la posicion de Dei Segni, sus postulados generaron discusién mucho
tiempo antes de que se configurara el reconocimiento de los Derechos Humanos
de primera generacion. Siglos después de su obra pontificia, el humanismo de Bar-
tolomé de Fazio se erigio para refutar al Papa Inocencio III, que no representaba
otra cosa sino la doctrina filosdfica de un sector, quizas mayoritario, de la Iglesia
Catolica. Como bien dice Howard en la introduccion a una de las ediciones de la
obra pontificia de referencia, de Fazio lo consigue a traves de acudir a la filosofia
de San Agustin de Hipona, recuperando la dignidad del ser humano a través de
posesion del alma, de la cual se argiiia que carecen las demas especies que pueblan

8 ©USO

el T



la tierra, los cuales eran colocados por encima del ser humano en dignidad por
Inocencio III (Soto Posada. 2018). A este respecto, se considera que el pensamiento
de San Agustin no es el tinico que merece las honras por ser la piedra de apoyo de
los humanistas medievales en la lucha por la reivindicacion de la dignidad terrena,
sino que debe rastrearse también otra linea de pensamiento preagustiniana, como
la que rescata Daniels (2020, p. 79) en Gregorio de Nicea, que ya para el siglo IV
d. C. habia sentado las bases de las teorias expresadas en Ciudad de Dios.

Para la época renacentista, es menester tornar la mirada a Giovanni Pico della
Mirandola, quien retoma el arquetipo del ser humano como creado a la imagen
y semejanza de Dios, o bien, sin una imagen precisa, pero otorgandole el poder
de dominar a las bestias, las aves y la tierra entera, reconociéndose en si el tinico
ser que mas alla de estar dotado de razén también ostenta el poder y el arbitrio
para modificar y autodeterminar su existencia (Daniels, 2020, pp. 83-84). Ast las
cosas, la muerte como transmutadora de vileza es sustituida por la dignidad como
condicién plena del ser humano, sin mérito, sin necesidad de acudir a un periplo
para alcanzarla.

Esta contraposicion al pensamiento de Inocencio III puede denominarse como “dig-
nidad natural”, de tal manera que los individuos son dignos por la mera condicion
de su existencia, sin contraprestacion ni requerimientos, acercandose ya a lo que
mas tarde seria el texto de la Declaracion Universal de los Derechos Humanos. No
obstante, hasta este momento, las explicaciones sobre la dignidad natural prove-
nian de exposicion de fundamentos basados en un pensamiento religioso, sin que
técnicamente la filosofia pudiera explicar la causa de la dignidad humana natural
desde un punto de vista laico. No fue sino hasta que entré en escena el filosofo
Immanuel Kant, a quien se le debe atribuir la conceptualizacion de la dignidad
humana que se termind de expresar en la teoria general de los derechos humanos.
Para comprender lo revolucionario de la posicion kantiana es necesario saber que
fue plantada en un terreno previamente arado por el positivismo y el empirismo,
donde Hume arremetia con fuerza contra el ius naturalismo, sosteniendo que no
existian principios generales necesarios e ineludibles, sino que todos los cons-
tructos racionales responden a una convencion humana (Bloch, 1980. pp. 88-89),
un claro escepticismo de los imperativos categdricos universales. La posicion
humeana rechazaria de por si la dignidad natural, en tanto que consideraria que
la dignidad humana es también un imperativo que nace de la convencion, por lo
que la convencion misma podria eliminarla, modificarla o disminuir su contenido.




La dignidad, en la filosofia de Kant, puede rastrearse hasta el niicleo mismo de
su pensamiento. Contrario al razonamiento empirista, la dignidad kantiana no se
asocia con la consecucion de un fin superior (libertad o convencion, por ejemplo),
es decir, a través de la experimentacion de un fendmeno plausible en el mundo de
lo fisico. Kant, por su parte, plantea un silogismo de disyuncion fuerte, dentro del
cual considera que todos los fines tienen un precio o una dignidad, pero no ambos,
lo que puede analizarse siempre desde una perspectiva racional. Lo categorico
de esta disyuncion proviene del régimen que Kant otorga a cada posicion: en el
“Reino de los Fines”, aquello que tiene un precio puede ser sustituido por algo
equivalente; pero lo que tiene dignidad, no resulta sustituible y carece de precio,
de equivalente, dado que el respeto que se debe a la alteridad es el reconocimiento
de una dignidad (Kant, 2008, p. 335).

Obsérvese que la posicion kantiana no genera relacion alguna de exclusividad
entre los seres humanos y la dignidad, pero si permite que la teoria de los derechos
humanos, mas que fundarse, se cobije en esta linea de pensamiento y coloque al
ser humano entre los fines kantianos, aquellos que no admiten una sustitucién por
equivalencia. Asi las cosas, la posicion kantiana es la base de la dignidad humana
intrinseca (o inmanente en términos de Daniels). que se convierte en el fundamento
mismo de las garantias insoslayables del individuo: los derechos humanos. Pre-
cisamente ese esquema progresivo obliga a la comunidad internacional a utilizar
la dignidad natural, inmanente y kantiana como un parametro epistémico para
determinar cuales conductas propias del comportamiento social constituyen garan-
tias del talan de los derechos humanos, abriendo asi la discusion ante necesidades
humanas por lo comin invisibilizadas, como la necesidad del cuidado.

En este entendido, el esquema empirista e inductivo se sustituye por uno racional y
deductivo, donde el individuo humano, siendo un fin en si mismo. constituye un ser
merecedor de absoluta dignidad, no como un mérito sino como una consecuencia
natural de sumera condicion. Inmanente en si misma, la dignidad natural no puede
prever el juzgamiento del otro, sino el razonamiento sobre la propia dignidad en
la interrelacion con la alteridad. Sobre este particular se profundizara en sucesi-
vas lineas, siendo necesario para ello abordar el tema del cuidado y comprender
la necesidad que este representa, a fin de que se transmita en mayor medida la
relacion intrinseca entre esta serie de conductas humanas con el concepto mismo
de la dignidad natural.

10 EOE0

el T



El cuidado como conducta y necesidad humana primordial

Por lo general. el derecho al cuidado y las conductas que pretenden materializarlo
adquieren relevancia ante un escenario desfavorable para la autodeterminacion
humana: enfermedad grave o incurable, senilidad. lesion inhabilitante, entre otras
condiciones genéticas o sobrevinientes que impiden el desarrollo de conductas
humanas cotidianas del individuo por si mismo. Esta desvaloracion, resabio
quiza de la ya tratada esteticidad de la ética griega helénica, hacia notar la carga
social que representan las labores para garantizar el cuidado de una persona que
lo requiera, carga que de modo injusto se ha endilgado, en la historia, con mayor
medida a las mujeres (Esquivel y Kauffinan, 2018, pp. 8-13). No obstante, anali-
zar las conductas de cuidado solo en el ambito del individuo adulto en estado de
invalidez, senilidad o grave enfermedad constituye, quiza por orgullo de nuestra
propia especie, una invisibilizacién del hecho de que el ser humano es un ser
vivo en extremo dependiente, siendo la “autosuficiencia™ esperada de la adultez
productiva solo un impass donde la necesidad de cuidado es latente y no patente.

De una forma muy cruda, quiza retornando a la humildad de 1a especie, Desmond
Morris aduce que la carga de los cuidados paternales en la especie humana, “el
mono desnudo” segun lo llama, es mucho mas pesada que en otros seres vivos.
Morris, hace ya algunas décadas. supo describir que la cria del ser humano es
vulnerable en el plano natural, mucho mas que la prole de ofras especies salvajes
o domesticadas. Por ejemplo, Morris sostenia el largo periodo que toma a la cria
humana incorporarse sobre sus extremidades y lograr la movilidad independiente,
al inicio con el gateo y luego con la marcha vertical. De manera comparativa, la
mayoria de las especies tardan una fraccion del tiempo en desarrollar estas habi-
lidades primarias, necesarias para la supervivencia (Morris, 1969. pp. 32-254).

No obstante, la necesidad del cuidado se comienza a visibilizar desde antes del
alumbramiento de la cria, lo que hoy dia es facil de comprender en vista del gran
despliegue de recursos, inclusive estatales, que se realiza durante la gestacion
humana y ni qué decir del momento del parto. Morris sostiene que la colabora-
cion interpersonal fue de seguro necesaria en las remotas fases del mono cazador,
normalizandose en el homo sapiens de forma tal que el parto autogestionado de
una mujer es practica que alarma por no formar parte del imaginario comun de la
especie, siendo un tema de interés publico que el cuidado gestacional se desarrolle
al amparo del aparato estatal. El anterior despliegue de conductas de cuidado en el
alumbramiento parece coincidir con el anélisis filosoéfico de Mortari (2015) sobre
el cuidado, expresado en que estos comportamientos son una cosa que califica

"




de esencial e irrenunciable, condicionando el florecimiento de la vida misma a la
existencia del cuidado (p. 11).

Esto marca una diferencia clara entre la especie humana y el resto de los homini-
dos. Mientras que, por ejemplo. la madre chimpancé se encarga por si misma de
la separacion del cordon umbilical y de la expulsion del cuerpo placentario, el ser
humano ha confiado en sus acompaiiantes la realizacion de todas las actividades
y cuidados adicionales que deben brindarse a la madre, razonablemente exhausta
(Morris, 1969, p. 32). El inicio de la vida humana extrauterina marca la partida
de un periodo de cuidado, de un infante que se encuentra poco desarrollado en el
plano muscular, incapaz de producir razonamientos complejos o de comunicarlos
de modo efectivo, con periodos de vigilia reducidos. por lo comtin no coincidentes
con los de sus cuidadores, lo que implica un sacrificio del propio descanso repara-
dor para atender las necesidades de un ser que no puede aportar con su fuerza de
trabajo a la sociedad, ni siquiera a su familia. En la medida en que crece, el infante
va desarrollando habilidades motrices e intelectuales que le permiten una suerte
de independencia fisica de sus progenitores o cuidadores, pero que no disminuye
en forma alguna la necesidad de vigilancia, de correccion y de cuidado, aumen-
tandola de manera inversamente proporcional a la autonomia fisica del infante y
a su nivel de madurez.

El siguiente escenario hipotético permitira comprender la relacion entre la extendida
necesidad de cuidado de la cria humana y los esquemas de dignidad estudiados
en acapite anterior. Bajo un esquema de dignidad-mérito. el hijo recién nacido
del magistrado presidente del Tribunal Constitucional no seria digno de que este
suspenda su descanso en horas de la madrugada para atender su llanto y cubrir
sus necesidades, puesto que no ha experimentado ningun fenémeno que le haga
merecedor de tal honor. Se dice entonces que no ha existido comprobacién empirica
de los méritos de la dignidad.

Pero en el esquema de dignidad natural, ese ser humano totalmente dependiente,
incapaz de razonar de forma compleja y que no puede siquiera controlar la ma-
yoria de sus procesos bioldgicos, es un fin en si mismo y no puede ser sujeto de
cosificacion, por lo que es por igual digno como cualquier otra persona de que
sus necesidades basicas sean atendidas, inclusive si el llamado a hacerlo ostenta
el mas alto de los honores civiles o politicos, inclusive si es el Estado mismo que
entra a suplir la inopia del cuidador. Esta perspectiva de dignificacion natural tiene
relacion con la terminologia misma que se emplea para referirse al parto. Es de
notar que los conceptos de “dar a luz”, “alumbrar™ o “alumbramiento™ impliquen

2 PR

el T



dotar de iluminacién al nuevo ser, de congratularle por el arribo, iluminacion que
se alcanza solamente al dignificarlo con el cuidado, porque cuidar es parte de la
esencia del ser, segtin el mismo Martin Heidegger (Mortari. 2015 p. 12).

No es exftraiio que la maxima entidad politica se involucre en este abanico de
conductas, ya que la extendida infancia y la correlativa necesidad de cuidado del
ser humano en crecimiento es también un generador de necesidades socioecono-
micas. Por ejemplo, las familias uniparentales por lo general presentan problemas
para que la persona jefa de hogar pueda desarrollar una labor remunerada fuera
del claustro familiar. Esto produce que la sociedad civil y el Estado desarrollen
politicas tendientes a cubrir la necesidad de cuidado que produce, de modo inde-
fectible, la existencia de un ser humano infante. En Costa Rica y en otras latitudes
latinoamericanas, amén de los servicios privados de guarderia y centros infantiles,
las redes de cuidado han sido un proyecto que beneficia principalmente a mujeres
jefas de hogar y les brindan acceso a servicios subvencionados de cuidado durante
sus horas laborales, lo cual permite la sustentabilidad econdmica del ntcleo fa-
miliar en riesgo social (Ministerio de Trabajo y Seguridad Social, 2020, pp. 3-9).

De forma muy similar, en ausencia de politica estatal, ha sido la falta de apoyo
gubernamental la que ha hecho que la sociedad civil se organice para poder cu-
brir 1a necesidad de cuidado de las personas menores de edad en equilibrio con la
posibilidad de que los progenitores puedan continuar trabajando fuera del hogar,
como lo es el caso de la Africa Subsahariana rural, donde son las mismas mujeres
de la comunidad quienes, sin recursos abundantes y con las carencias propias del
sistema econémico imperante, suplen el servicio de cuidado de personas menores
de edad (Esquivel y Kaufmann, 2018, p. 25). Lo esperado seria que, ante la falta de
recursos econdmicos y apoyo del Estado, la sociedad civil se mantuviese estoica,
sufriendo el embate de la falta de apoyo, incrementandose el problema social de
fondo, entendible ante una necesidad suntuaria. Siendo el cuidado lo contrario,
sea primordial en si mismo, inclusive en ausencia de accién del gobierno. son las
comunidades las que se organizan para atenderla.

Entonces, el ser humano respira de modo autonomo en su vida extrauterina y es ya
sujeto de cuidado. No deja de serlo sino hasta que alcance una edad que la socie-
dad fija en el plano legal, por convencion, en la que se entiende a la persona bien
desarrollada para velar por si misma, abandonando el cobijo especial del Estado y
la obligatoria dotacion de alimentos de sus encargados. Notese que la mayoridad,
en si, no es un hecho biolégico de manera estricta, ni tampoco neurologico, sino
que se trata de un constructo social y juridico, en el que a la persona humana se le

13




reconoce la capacidad de autogestionar sus derechos y su patrimonio, pero con la
aparejada obligacion de procurarse la propia conservacion primaria. En consecuen-
cia, a la persona joven mayor de edad la sociedad le exige la autoconservacion, no
resultando aceptable en el nlicleo social que viva al amparo de sus progenitores o
que sean estos quienes procuren la satisfaccion de sus necesidades, salvo que se
encuentre en un estado que requiera, en concreto, el cuidado.

Desde el punto de vista ontoldgico. los entes son acabados o faltantes, segtin resulten
autosuficientes en su esencia (Mortari, 2015, p. 15). El ser humano no es, en forma
alguna, un ser acabado, puesto que de forma constante requiere de nutrimentos
para complementar su cuerpo y su espiritu. De acuerdo con Stein, la esencia on-
tologica del ser humano es un ser de la posibilidad, ya que puede devenir y nace
con la tarea de modelar su ser en el tiempo, por lo que la necesidad de cuidado
no puede desaparecer por el simple hecho de la mayoridad ante la posibilidad de
devenir en sujeto de cuidado, posibilidad tan abrumadora como la “voragine de la
nada” (Mortari, 2015, p. 16) que consume la entidad humana, al saberse finita su
existencia y en lo posible finita su autosuficiencia.

Lo anterior queda demostrado en que, inclusive, durante la pausa que la mayori-
dad convencional impone a la necesidad patente de cuidado, es aceptado por la
sociedad e institucionalizado por el marco juridico que se desarrollen conductas
relacionadas con el cuidado, tanto por parte de los congéneres del individuo como
del mismisimo Estado. Este periodo de latencia del cuidado se ve suspendido de
modo regular en periodos de enfermedad, de escasez economica, entre otros, donde
el valor solidaridad reemplaza a la virtud de la autoconservacion en la clispide de
lo social y moralmente aceptado. Cuando esto ocurre, aunque los resabios de la
ética médica helénica estén atin presentes y provoquen que el ser humano busque
esconderse durante su enfermedad, se comprende que esa persona en edad produc-
tiva se haga atender y cuidar por el Estado, inclusive subvencionando en términos
economicos sus necesidades, con lo cual gana una parte de su sustento o percibe
un beneficio social sin producir aporte alguno. Es mas, durante estos periodos se
juzga bueno que otros seres humanos, en edad productiva y con el fruto de su fuerza
de trabajo, atiendan las necesidades del enfermo, aunque su padecer no ponga en
riesgo la continuidad de su ciclo vital’.

Este deber solidario se pone de manifiesto en mayor medida si no se trata de un
mero impasse en la latencia del cuidado, sino un retorno a la necesidad de cuidado

3 Por ejemplo, con el apoyo de una persona a otra durante su periodo de incapacidad laboral.

14 [OE0

el T



patente. Por ejemplo, si el sujeto de cuidado es un enfermo grave o incurable, o
bien, una persona adulta mayor que por el desgaste de su cuerpo fisico o de su
capacidad racional, no puede autogestionarse. En este punto, ha sido practica
comun que los Estados desarrollen politicas de cuidado en forma paralela a los
servicios privados que brinda el sector comercial de la sociedad civil, lo cual per-
mite establecer licencias con goce salarial en favor de las personas cuidadoras de
los sujetos necesitados de tal conducta, como es el caso de Costa Rica (Ley N.°
7756, 1998). Esta aceptacion social del retorno al cuidado primordial se extiende,
en estas condiciones, hasta el cese de la existencia de la persona fisica, pero va
mutando en derechos y obligaciones seglin la capacidad psico-cognitiva de la
persona necesitada de cuidado, la gravedad de su enfermedad y las posibilidades
que las ciencias de la salud pongan a disposicién del sujeto para tratar o paliar los
efectos de su padecer.

Enresumen, el ser humano es una especie en la que, desde antes del alumbramiento,
la necesidad de cuidado se pone de manifiesto, aumentando su intensidad durante
la infancia y hasta la mayoridad convencional, con impasses breves pero regulares
y que al fin recae en la necesidad de cuidado que incrementa su intensidad ante el
escenario eventual de una enfermedad grave o incurable, o bien, ante una condicion
psicomotriz que impida la autogestion, lo cual puede llegar a ocurrir en cualquier
momento. El ser humano. por consiguiente, se convierte en un sujeto que nece-
sita cuidado y que necesita cuidar, ya que el cuidado no se hubiese desarrollado
como necesidad primordial de la especie si no existiese una retroalimentacion
de la alteridad en la forma de conductas cuidadoras. Si se toma en cuenta solo la
posicion hobbesiana sobre el estado naturaleza, seria dificil imaginar que el ser
humano primitivo tuviere disposicion a cuidar de alguien diferente de sus crias.
No obstante, el cuidado de la alteridad ha estado siempre presente en el abanico
conductual del hominido que se desarroll6 en homo sapiens.

Si bien Morris ya lo apuntaba con los aportes que se citaban de su obra E/ mono
desnudo, donde el cuidado es retratado como una necesidad bioldgica que se ha
desarrollado en el plano zoolégico y ha evolucionado con la sociedad, otros des-
cubrimientos mas recientes terminan por demostrar que las conductas de cuidado*
se encuentran presentes desde los albores de la socializacion humana, con lo cual
se completa el esquema “necesidad-satisfaccion”. Goma Lanzon, por ejemplo,
expone el caso de los hallazgos de fosiles hominidos en la comunidad de Dmanisi,
Georgia, expresando lo siguiente:

4 Es decir. no la necesidad en si, sino los comportamientos humanos que buscan satisfacerla.




Entre ellos, una mandibula que presenta la particularidad de estar privada de
dientes. Por tanto, pertenecia a un viejo que, incapaz de alimentarse por si mismo,
necesitaba de la cooperacion del grupo para ingerir papilla de carne masticada.
No hay noticia de ningun otro hominido fosil anterior que acuse una pérdida tan
grande de denticion y de remodelacion de la mandibula. Tampoco se han registrado
ejemplos de primates con un grado parecido de insuficiencia masticatoria. Antes
de éste, no se conocen casos de longevidad ni en hominidos ni en chimpanceés,
los cuales no alcanzaban nunca el periodo posreproductivo. Una vez cumplida la
funcion biologica basica que asegura la perpetuacion de la especie (...) el individuo
estaba abocado a una muerte rapida. (...) Dmanisi certifica el nacimiento de una
cooperacion grupal antievolutiva, antinatural, antiutilitaria, es decir, genuinamente
humana (Goma, 2019, pp. 32-33).

No puede concluirse otra cosa, sino que el ser humano es una especie dependiente
del cuidado, siendo esta necesidad y las correlativas conductas tendientes a sa-
tisfacerlo un aspecto que se halla en el mero nticleo de la condicion gregaria de
la especie.

Con el hallazgo de Dmanisi, el ser humano del siglo XXI ha descubierto pruebas
fehacientes de que la dignificacion del otro a través del cuidado se encuentra, qui-
74, en la carga genética de la especie. Empero, los descubrimientos realizados en
Georgia no serian suficientes por si solos para justificar la autonomia del derecho
humano al cuidado, ya que es necesario ahondar en lo que estos acontecimientos
cientificos y los estudios previos sobre el comportamiento humano pueden aportar
en el estudio de la relacion entre las conductas relativas al cuidado y la mismisima
dignidad natural humana.

El nuevo derecho humano al cuidado y su relacion con la dignidad
natural

Las interrelaciones humanas han venido evolucionando desde una retribucion
plena, como la Ley del Talion, hacia una integracion inmanente de la dignidad
del otro —sea una posicién mas kantiana— lo que ha permitido la instauracion del
principio l6gico general sobre el cual se funda la teoria de los derechos humanos.
Son variopintas las lineas de pensamiento que han promovido esta evolucion y
el correspondiente abandono de la dignidad-mérito. Por ejemplo, la doctrina del
pensamiento cristiano ensefl6, desde la época del siglo primero después de Cristo,
a cambiar el esquema de interrelacion social del mérito (ama a tu amigo y odia a
tu enemigo) por el de la dignidad inmanente o natural (ama a tu enemigo y trata

16 [EOE0

el T



a tu projimo como a ti mismo). En la doctrina de interrelacion social humana que
ensefiaba el Pentateuco durante el siglo primero, el reconocimiento de dignidad del
otro individuo dependia del mérito: era necesaria la comprobacion empirica del
comportamiento de los congéneres respecto de un individuo para este decidir si
merecian o no la dignificacion por su parte. De esta manera, el reconocimiento de
la dignidad del otro deberia ocurrir solo en caso de que lo mereciera, es posible que
de una dignificacion previa del individuo que se colocaba en la posicion de juzgador.

Con el nuevo mandamiento, pronunciado en el conocido “sermén de la montaiia™,
se supera la norma antes descrita, para ser sustituida por un esquema distinto,
donde no existe la posicion del individuo juzgador, donde la dignidad-mérito no
encuentra cobijo. Abstrayendo la posicion y la funcion del juicio de dignidad. en
cuanto a las relaciones sociales se refiere, se adopta un esquema de plano racional,
donde el reconocimiento de la dignidad del otro es natural e inmanente, por existir
el mandato endilgado al individuo de tratar al préjimo, a la alteridad, como tal
individuo considera que deberia tratarsele a si mismo.

El cuidado se introduce dentro de esta consideracion del propio trato esperado no
de forma antojadiza, ni tampoco corresponde a un mérito de este trabajo, sino que
ya, desde inicios del siglo XXI, la literatura relacionada al cuidado permitia arribar
a tal conclusion. Asi, en su obra Starting at home, Noddings consagra que todas
las personas querrian ser objeto de cuidado, recayendo en el pensamiento utépico
de que un mundo mejor es posible si todas las personas se cuidaran las unas a las
otras en mayor medida (Noddings, 2002. p. 11).

El esquema racional propuesto sigue la linea légica de razonamiento en virtud de
la cual se reconoce naturalmente la dignidad del otro. de la alteridad. puesto que
es, de modo preciso, en tales sujetos en los que el individuo debe reconocerse a si
mismo, a su propia dignidad. Es racional, en tanto que no requiere una compro-
bacion previa de caracter empirico, sino que el mandato expresa la necesidad de
que el sujeto razone y concluya como seria que la alteridad deberia tratarle, en su
posicion de fin kantiano digno, permitiéndole reproducir este tratamiento en los
otros fines kantianos dignos con los que se interrelaciona. En fin, lo que se preve
es que el individuo reconozca y reproduzca en la alteridad su propia dignidad, con
lo cual se le facilite comprender el contenido y los alcances de esta a través de la
operacion racional de responder a la interrogante de ;como deberia ser tratado
por aquellos congéneres humanos con los que se interrelaciona?




De esta manera, es dable entender que la dignidad natural, al menos desde la esfera
del cuidado y en los términos de la doctrina estudiada, funciona en la forma del
ejercicio del espejo. Es decir, que a través de la practica de las conductas de cui-
dado, se pone de manifiesto el resultado de la operacion racional que se propuso
en lineas superiores, puesto que si un ser humano cuida es porque se considera a
si mismo digno del cuidado. En similar sentido. la alteridad es digna de cuidado
porque es de lo que el individuo que cuida se reconoce también digno.

La inmanencia que propone Daniels, como caracteristica propia de la dignidad
humana, podria ser el preciso resultado del ejercicio racional espejo, al menos en
cuanto al cuidado: como el individuo humano reconoce en el otro su propia digni-
dad, no existe forma en que las interrelaciones humanas prevean una dependencia
del mérito, puesto que desde que dos individuos se interrelacionan existe ya el
imperativo de reconocer en el otro el tratamiento deseado para si, impidiendo el
juzgamiento a posteriori requerido por el concepto de dignidad-mérito.

No hay lugar, entonces, para valoraciones subjetivas y empiricas a posteriori,
propias de un razonamiento inductivo, sino que se trata de un juicio a priori, ab-
soluto y por completo racional, ajeno a toda indagacion empirica previa. Cierto es
que tales indagaciones empiricas son inadmisibles en el esquema de la dignidad
natural, justamente porque el ejercicio racional del espejo aplicado, en la propia
dignidad, prevé la proteccion inmanente de la dignidad del otro, en tanto que con
ello el individuo protege o intenta proteger su propia dignidad.

Asi las cosas, es notorio como el cuidado presenta una relacion intrinseca con los
conceptos de dignidad que fundan la teoria general de los derechos humanos. Esta
no es solo una relacion de orden circunstancial o tangencial, sino que se encuentra
tan arraigada en la misma naturaleza humana, que merece una especial atencion
por parte del Derecho Internacional de los Derechos Humanos, maxime tratandose
de una necesidad que, como se expreso supra, esta presente desde antes de que
inicie la vida extrauterina y solo se suspende por convencion social y por la ne-
cesidad de autosustentarse, pero que permanece latente durante toda la existencia
del individuo, sea como potencial beneficiario de las conductas o como potencial
proveedor de estas.

Pese a lo trascendental de este razonamiento, el cuidado es una conducta que no ha
ostentado, en los tltimos siglos de pensamiento occidental cuando menos, la posi-
cion de la que es merecedora. Empero, el reconocimiento juridico de este derecho
ha venido siendo de modo progresivo realizado, aunque de manera disgregada, en

18 [EOE0

el T



varios cuerpos normativos de caracter nacional e internacional, pero con una vision
comun que permite comprender el entendimiento humano respecto del cuidado
como conducta merecedora de garantias juridicas. De acuerdo con lo explicado
supra acerca de la intima relacion entre el ser humano y la necesidad de cuidado,
que le es inherente, el primero puede interactuar de dos formas con la segunda:
como sujeto activo o como sujeto pasivo.

El sujeto activo de cuidado vendria a ser aquel individuo que requiere del cuidado,
de las conductas cuidadoras. Resulta simple comprender al sujeto activo como un
beneficiario de derechos, pero en el plano histérico esto ha llevado a que se desplie-
guen luchas sociales que permitan desligar al sujeto activo de cuidado del concepto
de minusvalia o de incapacidad natural. Los resultados juridicos de estas luchas se
traducen en normas que modifican el esquema de representacion y las funciones
que suplen las personas cuidadoras, como es el caso en Costa Rica de 1a Ley para
la Promocion de la Autonomia Personal de las Personas con Discapacidad (Ley
N.29379, 2016), o bien la Ley de Voluntades Anticipadas (Ley N.® 10231, 2022).

El sujeto pasivo, de forma correlativa, seria el individuo que brinda las conductas
cuidadoras, quien suple esa necesidad del sujeto activo. No obstante, el esquema
obligacional simple no resulta suficiente para explicar la posicion del sujeto pasivo,
sobre todo, porque quien asume esta conducta cuidadora goza también de derechos
que deben ser respetados por la alteridad. incluyendo tanto al Estado como a los
sujetos de derecho privado con los que el sujeto pasivo se interrelaciona.

Por ejemplo. de igual manera en Costa Rica, la Ley N.° 7756 establece beneficios
de obligatorio reconocimiento para las personas responsables de pacientes en fase
terminal o bien de personas menores de edad con enfermedades graves. Estos
beneficios incluyen licencias laborales y subsidios para quienes deban desatender
sus asuntos laborales para dedicarse al cuidado de este tipo de sujetos activos (Ley
N.° 7756, 1998).

Ya en el ambito internacional de los derechos humanos, tanto la Declaracion Uni-
versal como la Americana instauran la proteccion y el derecho al cuidado para la
maternidad, la lactancia y la niflez (Asamblea General de las Naciones Unidas.
1948), momentos de la vida humana en que los anteriores acapites reconocen al
cuidado como en especial necesario. Esto termina de perfilarse con posteriores
instrumentos internacionales como la Convencion Belem Do Para, la Convencion
de los Derechos del Nifio, la Convencion sobre los Derechos de las Personas con
Discapacidad, la Convencion Interamericana sobre la Proteccién de Derechos

19




Humanos de las Personas Mayores (Escuela de Derecho de la Universidad Fide-
litas, 2023).

Los mayores esfuerzos internacionales por reconocer al cuidado como un derecho
humano autonomo, se dieron en el Consenso de Brasilia de 2010 y el Compromiso
de Santiago de Chile de 2020. El mayor aporte de estos instrumentos es el reconoci-
miento de la condicion universal del Derecho Humano al Cuidado. La Conferencia
Regional sobre la Mujer de Ameérica Latina y el Caribe (2010), en el Consenso de
Brasilia, por ejemplo, expuso: “(...) el derecho al cuidado es universal y requiere
medidas solidas para lograr su efectiva materializacién y la corresponsabilidad por
parte de toda la sociedad, el Estado y el sector privado™ (p. 2).

De forma mas detallada, el Compromiso de Santiago sefial6é en consonancia con
lo anterior:

Disefiar sistemas integrales de cuidado desde una perspectiva de género, intersec-
cionalidad e interculturalidad y de derechos humanos que promuevan la corres-
ponsabilidad entre mujeres y hombres. Estado, mercado, familias y comunidad, e
incluyan politicas articuladas sobre el tiempo, los recursos, las prestaciones y los
servicios puiblicos universales y de calidad, para satisfacer las distintas necesidades
de cuidado de la poblacion, como parte de los sistemas de proteccion social (Co-
mision Economica para América Latina y el Caribe & ONU Mujeres, 2023, p. 10).

Lareproduccion constitucional mas fiel de estos imperativos internacionales se dio
en México y en Chile, aunque en el segundo de estos paises no pudo integrarse el
texto del cuidado en el proceso constituyente. No obstante, esto da fe del inicio de
un movimiento integrador del derecho al cuidado, que puede reconocerse como la
incipiente teorizacion juridica sobre la forma de regular esta necesidad humana y
brindarle las garantias normativas que se requieren para su tutela.

Empero, el uso constitucional latinoamericano es el de no reconocer al cuidado
como un derecho auténomo. lo que al fin provoca que las luchas para ir estable-
ciendo los derechos del sujeto activo y pasivo del cuidado sean modestas y bas-
tante sufridas, sin demeritar lo importante de sus resultados. Por tales razones, el
reconocimiento de la autonomia y de un contenido minimo esencial del derecho
humano al cuidado representan el siguiente paso para promover de forma mas
activa la tutela, la proteccion y el desarrollo de las garantias juridicas superiores
que fungen como pilar fundamental para la satisfaccion de esta necesidad humana
primordial y tan inmanente como la dignidad misma.

20




Conclusiones

El cuidado es. en primer lugar, una necesidad humana primordial. Sea de manera
patente o latente, activa o pasiva, la necesidad de cuidado acompaiia siempre al
individuo, durante toda su existencia fisica. No es de extrafiar, entonces, que haya
también acompanado al ser humano desde tiempos inmemoriales, como lo datan
los hallazgos de Dmanisi y los estudios de Morris.

En segundo lugar, el cuidado implica una serie de comportamientos humanos que
ponen de manifiesto los conceptos fundamentales de la dignidad humana, de esa
misma dignidad kantiana que se encuentra en el fundamento de la teoria general de
los derechos humanos, sin la que esta iltima resultaria racionalmente imposible. E1
cuidado permite la comprension de la dignidad natural, a través de la realizacion del
ejercicio racional del espejo, donde la dignificacion del otro mediante el cuidado
no es sino la dignificacion propia, al reconocer el individuo cuidador en la alteridad
su propia condicion de un fin kantiano, digno inmanente de las conductas propias
del cuidado. Asi las cosas, en la dignificacion del otro por medio del cuidado, es
manifiesta la superacion del esquema empirico retributivo de las interrelaciones
humanas explicado supra, asentandose como imperativo conductual un esquema
de orden racional, absoluto y que niega a los individuos la posicion de juzgadores,
amén de abolir el mandato inductivo de juzgar primero antes de dignificar, propio
de la dignidad-mérito.

De esta manera, al estar tan relacionadas de manera intrinseca con el fundamento
mismo de los derechos humanos, tal cual como se comprenden en la actualidad,
las garantias juridicas de la necesidad de cuidado no pueden ostentar otra con-
dicién que la de derecho humano auténomo. El reconocimiento progresivo pero
desarticulado que el Derecho Internacional de los Derechos Humanos ha venido
practicando respecto del cuidado. debe ser ya la sefial para que los sistemas de
proteccion analicen de modo serio estos postulados tedricos que el presente trabajo
ofrece. Esa seiflal no deberia conducir sino a la luz del faro que se cuela entre la
niebla, al haz que ingresa a la caverna platonica, representado en el caso concreto
por la comprension plena del concepto de la dignidad humana y su manifestacion
en las conductas de cuidado.

Cuidar y ser cuidado: dos conductas de alto interés para la especie, reconocidas
como tal no solamente por el derecho y la sociologia moderna. sino por la zoo-
logia y la antropologia, ciencias estas dos ltimas que dan fe de la presencia del
cuidado desde los albores de la civilizacion, de su papel en la evolucion humana




y en la integracion social de la especie. Mas alla de que el desarrollo social de la
humanidad borre esta necesidad primordial, connatural en si misma a la condi-
cion de los individuos, los intentos internacionales por reconocerla como derecho
humano auténomo demuestran que su importancia para la especie es permanente
y mas actual que nunca.

El reconocimiento del derecho humano al cuidado en los sistemas de proteccion
de derechos humanos, es un paso hacia adelante en la determinacion del ideal
iusnaturalista, en el entendimiento de lo que es un sistema juridico materialmente
justo. Esta es una de las muy extrafias materias en que las escuelas de pensamiento
laicas y confesionales parecen coincidir, pudiéndose extraer de todas ellas los as-
pectos dogmaticos y pragmaticos que relacionan a esta necesidad con la dignidad
humana o bien estableciendo la linea de desarrollo filosofico sobre la cual habra
de asentarse el resto de la doctrina propia de cada corriente de razonamiento. Es
tiempo ya de que esta suerte de consenso genérico se traduzca en la juridizacion del
fenodmeno a través del reconocimiento del derecho humano al cuidado, saldando
asi una deuda que la especie ostenta para con su propia naturaleza, en la busqueda
eterna e inalcanzable de la justicia material, reconociendo que, aun cuando no es
posible sanar, siempre es posible cuidar.

Referencias

Asamblea General de las Naciones Unidas. (1948). Declaracion Universal de los Dere-
chos Humanos. https://www.un.org/es/about-us/universal-declaration-of-human-rights

Bloch. E. (1980). Derecho Natural v Dignidad Humana. Aguilar S. A. Ediciones.

Comision Econémica para América Latina y el Caribe & ONU Mujeres. (2023). X7V
Conferencia Regional sobre la Mujer de América Latina v el Caribe: Santiago, 27 a
31 de enero de 2020: Compromiso de Santiago. CEPAL.

Conferencia Regional sobre la Mujer de América Latina y el Caribe. (2010). Consenso
de Brasilia. CEPAL. https://www.cepal.org/sites/default/files/events/files/consenso-
brasilia_esp 1.pdf

Daniels, A. (2020). Aproximacion al concepto de dignidad humana. Revista de Derecho
Piiblico (N.° 161-162), pp. 77-97. https://revistadederechopublico.com/wp-content/
uploads/2022/12/161-162-Aproximacion_al concepto_de dignidad humana Ali Da-
niels Page78-98.pdf

Daniels, A. (2022). El concepto de inmanencia en los Derechos Humanos. Dikaiosyne
Revista de Filosofia Practica (N.° 37), pp. 71-83. https://dialnet.unirioja.es/serviet/
articulo?codigo=8479004

22




Escuela de Derecho de la Universidad Fidélitas. (2023). Observaciones a la Solicitud de
Opinion Consultiva presentada por la Repiiblica de Argentina. https://corteidh.or.cr/
sitios/observaciones/OC-31/83 clinica_juridica.pdf

Esquivel, V. y Kaufmann, A. (2018). Innovaciones en el cuidado: nievos conceptos, niuevos
actores, nuevas politicas. Fundacion Friedrich Ebert. https:/library.fes.de/pdf-files/
bueros/fescaribe/14832.pdf

Goma, I. (2019). Dignidad. Galaxia Gutenberg.

Gracia, D. (1989). Fundamentos de Bioética. EUDEMA.

Kant, I. (2008). La metafisica de las costumbres. Tecnos.

Ley N.° 7756 de 1998. Beneficios para los responsables de pacientes en fase terminal. 20
de marzo de 1998. D.O. N.° 56.

Ley N.° 9379 de 2016. Ley para la Promocion de la Autonomia Personal de las Personas
con Discapacidad. 30 de agosto de 2016. D.O. N.° 166.

LeyN.° 10231 de2022. Ley de Voluntades Anticipadas. 31 de mayo de 2022. D.O. N.° 100.

Ministerio de Trabajo y Seguridad Social. (2020). Informe final Evaluacion REDCUDI.
FLACSO. https://fodesaf.go.cr/acerca_del fodesaf/transparencia/estudios_iice/Infor-
me%?20Final%20Evaluacion%20REDCUDI%202019.pdf

Morris, D. (1969). El mono desnudo. Plaza & Janés.

Mortari, L. (2015). Filosofia del cuidado. Facultad de Medicina de la Universidad del
Desarrollo.

Noddings, N. (2002). Starting at home: caring and social policy. University of California
Press. https://doi.org/10.1525/9780520927568

Soto Posada, G. (2018). Introduccion, traduccion y notas a De contemptu mundi sive de
miseria conditionis humanae. Libri tres. Revista Cuestiones Teologicas. 45(103), 179-
254. http://www.scielo.org.co/pdf/cteo/v45n103/0120-131X-cteo-45-103-00179.pdf







